
Revista Iguazu Science, v. 3, n. 8, dez. 2025 | Disponível em: https://iguazu.uniguacu.com.br 
 

84 

 
 
 
 

 
 

 
 

O IMPACTO DAS PRÁTICAS DA RELIGIÃO CRISTÃ NA DEPRESSÃO  
 

Joana D’arc Santos Bueno*; Tamyres Gabrieli Bertoldi*; Fernanda Settecerze Rodrigues** 
 

* Acadêmico da Graduação em Psicologia da FACULDADE UNIGUAÇU, joanadarcsantosbueno@gmail.com; 
tamyresbertoldi05@gmail.com 

**Mestre em psicologia. E-mail: fernanda.settecerze@gmail.com  
 

  

INFORMAÇÕES RESUMO 
A depressão é um dos transtornos mentais mais prevalentes no mundo e afeta milhões de 
pessoas, comprometendo seu bem-estar emocional, social e psicológico. No contexto da fé 
cristã, práticas como oração, leitura bíblica, participação em cultos e apoio da comunidade 
religiosa têm sido apontadas como fontes de esperança, sentido e enfrentamento para 
indivíduos em sofrimento psíquico. Este trabalho tem como objetivo investigar os impactos 
das práticas religiosas cristãs no enfrentamento da depressão. Para isso, serão realizadas 
entrevistas com pessoas que já apresentaram sintomas depressivos e que frequentam a fé 
cristã há pelo menos 1 ano. Espera-se como resultados que a fé cristã traga benefícios 
emocionais, sociais e psicológicos no combate a depressão. 
Palavras-chave: depressão; religiosidade cristã; espiritualidade; saúde mental; 
enfrentamento. 

 

 ABSTRACT 
Depression is one of the most prevalent mental disorders in the world and affects millions of 
people, compromising their emotional, social and psychological well-being. In the context of 
the Christian faith, practices such as prayer, Bible reading, participation in religious services 
and support from the religious community have been identified as sources of hope, meaning 
and coping for individuals suffering from psychological distress. This study aims to 
investigate the impacts of Christian religious practices in coping with depression. To this end, 
interviews will be conducted with people who have already presented depressive symptoms 
and who have been following the Christian faith for at least 1 year. The results are expected 
to be that the Christian faith brings emotional, social and psychological benefits in combating 
depression. 
Keywords: depression; christian religiosity; spirituality; mental health; coping. 
 

Copyright © 2025, Joana D’arc Santos Bueno; Tamyres Gabrieli Bertoldi; Fernanda Settecerze Rodrigues. This is an open access article distributed 
under the Creative Commons Attribution License, which permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is 
properly cited. 

 
 
 
 

INTRODUÇÃO  
 
Historicamente, ciência e espiritualidade são 

consideradas áreas distintas, porém, a partir da 
ampliação do conceito de saúde pela Organização 
Mundial da Saúde (OMS, 1946, p.1), que definiu saúde 
como sendo “o estado de completo bem-estar físico, 
mental e social” e não simplesmente a “ausência de 
doença”, passou-se a considerar também o fenômeno 
da espiritualidade como um influenciador da 
qualidade de vida das pessoas. 

Por religiosidade entende-se a manifestação do 
sagrado, que é a presença de uma potência sobre-
humana, em que se mostra o poder por meio de algum 
símbolo como uma força sobrenatural (Chauí, 1995). 
Essa força, considerada superior, serve de alento às 
situações mais diferentes que possam acontecer no dia 
a dia. As representações são naturais, mas possuem 
um significado que as liga às teofanias em que aparece 
a força da potência realizadora daquilo que o homem 
pensa não ser capaz de resolver. 

Por outro lado, a depressão é um transtorno mental 
comum em diversas partes do mundo, impactando 
significativamente a qualidade de vida dos indivíduos. 

 

v. 3, n. 8, dez. 2025 
ISBN 978-65-83057-14-3 

 

  ARTIGO CIENTÍFICO          ACESSO LIVRE 

Histórico de submissão: 
 
Recebido em: 28 out. 2025 
Aceite: 14 nov. 2025 
Publicação online: dez. 2025 
 

 

 

 

 

 

 

 

Citação: BUENO, Joana D’arc Santos; BERTOLDI, Tamyres Gabrieli; RODRIGUES, Fernanda Settecerze. O impacto das práticas da religião cristã na 
depressão. Iguazu Science, São Miguel do Iguaçu, v. 3, n. 8, p. 84-93, dez. 2025. 
 



Revista Iguazu Science, v. 3, n. 8, dez. 2025 | Disponível em: https://iguazu.uniguacu.com.br 
 

85 

Estudos apontam que fatores espirituais e religiosos 
podem desempenhar um papel relevante na promoção 
do bem-estar emocional e psicológico, uma vez que 
tais práticas podem ajudar no enfrentamento dos 
sintomas depressivos. 

No contexto cristão, práticas como a oração, a 
leitura da Bíblia, a participação em cultos e o apoio da 
comunidade de fé como suporte social podem 
contribuir para a superação de desafios emocionais 
trazendo qualidade de vida para pessoas que estão em 
depressão e para a construção de um senso de 
propósito e esperança.  

No entanto, é necessário compreender melhor 
como essas práticas influenciam a experiência da 
depressão, considerando diferentes perspectivas e 
vivências. Assim, esta pesquisa tem por principal 
questão norteadora: Qual o impacto das práticas 
religiosas cristã no enfrentamento da depressão? 

Diante disso, o principal objetivo dessa pesquisa é 
investigar a relação entre as práticas da religião cristã 
e como ela interfere nos sintomas depressivos, 
analisando seus impactos no enfrentamento desse 
transtorno. 

Em vista disso, os objetivos específicos deste 
estudo são: 

• Investigar os possíveis benefícios das práticas 
religiosas cristãs na depressão, analisando seus 
impactos emocionais, sociais e psicológicos. 

• Identificar os principais benefícios emocionais 
proporcionados pelas práticas religiosas cristãs em 
indivíduos com depressão. 

• Identificar o papel do suporte social oferecido 
pela comunidade religiosa no enfrentamento da 
depressão. 

• Examinar como a espiritualidade e a fé cristã 
influenciam a regulação emocional de pessoas com 
depressão. 

  
BREVE HISTÓRICO DAS PRÁTICAS RELIGIOSAS E A 
RELAÇÃO COM A SAÚDE MENTAL 

 Para Jung (1978) a religião é — como diz o 
vocábulo latino religere — uma acurada e 
conscienciosa observação daquilo que Otto (2007) 
chamou de "numinoso", isto é, uma experiência além 
da compreensão humana, capaz de desperta temor e 
fascínio ao mesmo tempo. Dessa forma, o ser humano 
não cria o sagrado, mas sim é impactado por ele. Logo, 
ao ser viver a experiência do numinoso, o indivíduo é 
dominado por ele, mais do que controla, constituindo 
uma condição do sujeito, que é independente de sua 
vontade.  

De qualquer modo, tal como o consensus gentium, 
a doutrina religiosa mostra-nos invariavelmente e em 
toda a parte que esta condição deve estar ligada a uma 
causa externa ao indivíduo. O numinoso pode ser a 
propriedade de um objeto visível, ou o influxo de uma 
presença invisível, que produzem uma modificação 
especial na consciência do indivíduo (Otto, 2007). 

A partir do século XIX, alinhados com alguns 
intelectuais antirreligiosos, que consideravam 
religiosidade um estado social e intelectual primitivo, 
alguns médicos como Charcot e Maudsley 
desenvolveram críticas e tomaram como patológicas 
várias experiências religiosas (Stroppa; Moreira-
Almeida, 2008). Já Freud (1930/1976), ao adotar uma 
postura de desvalorização da Religião e 
Espiritualidade, teve grande influência sobre a 
comunidade médica e psicológica. Ele enfatizou a 
influência irracional e neurótica da religiosidade sobre 
a psique humana. 

Mesmo no final dos anos 1980, o psicólogo Albert 
Ellis, fundador da terapia racional emotiva, que teve 
grande influência sobre a terapia cognitivo-
comportamental, afirmou que religiosidade é, em 
muitos aspectos, semelhantes aos pensamento 
irracionais e distúrbios emocionais, então, a solução 
terapêutica elegante para problemas emocionais é não 
ser adepto de práticas religiosas. Dessa forma, quanto 
menos religiosa as pessoas são, mais saudáveis 
emocionalmente elas tendem a ser. No entanto, essas 
enfáticas declarações acerca da espiritualidade e da 
religiosidade em saúde mental não eram baseadas em 
estudos bem controlados, mas principalmente na 
experiência clínica e na opinião pessoal (Stroppa; 
Moreira-Almeida, 2008). 

Atualmente, apesar de ser um país laico, ou seja, 
sem uma religião oficial, o Brasil é um país 
reconhecidamente religioso e traz uma religião cristã 
(catolicismo) como a que possui maior número de 
seguidores. Isto torna a temática alvo de interesse 
para o povo brasileiro, de forma que atravessando a 
cultura, faz-se presente no cotidiano e influencia suas 
crenças, comportamento e visão de mundo (Lima, 
2019). Mas a associação entre religião e ciência como 
algo negativo, ainda é bastante comum (Matias; 
Santana, 2024). 

Segundo Lukoff et al. (1992), um fator que pode ter 
contribuído para essa atitude negativa em relação à 
religiosidade seria a existência de um “abismo 
religioso” entre profissionais de saúde mental e seus 
pacientes. Assim, psiquiatras e psicólogos tendem a 
ser menos religiosos que a população em geral e não 
recebem treinamento adequado para lidar com 
questões religiosas na prática clínica. Por esse motivo, 
têm frequentemente grandes dificuldades de entender 
pacientes com comportamentos e crenças religiosas.  

Por isso, diante da crescente importância dedicada 
à relação entre saúde, espiritualidade e religiosidade, 
os profissionais de saúde precisam estar preparados 
para identificar e reconhecer o papel que a 
espiritualidade e as crenças religiosas desempenham 
na melhoria da qualidade de vida dos indivíduos 
diagnosticados com transtornos mentais (Da Silva, 
2023). Assim, ao abordar a questão da espiritualidade 
associada a saúde, os profissionais podem propor 



Revista Iguazu Science, v. 3, n. 8, dez. 2025 | Disponível em: https://iguazu.uniguacu.com.br 
 

86 

formas novas de acolhimento e superação dos 
estigmas que as associam (Fernandes, 2023). 

Prova disso, é o avanço de pesquisas científicas 
(Anderson et al., 2016; Leung, Li, 2016; Da Silva, 2023, 
Matias; Santana, 2024) nas últimas duas décadas que 
abordam esse tema. Tais pesquisas mostram que a 
profecia de desaparecimento da Religião e 
Espiritualidade não se cumpriu. A espiritualidade 
permanece importante para a vida da maioria 
absoluta da população mundial e tem-se mostrado que 
o envolvimento religioso é geralmente relacionado 
com melhores indicadores de saúde mental e bem-
estar.  

 
RELIGIOSIDADE E DEPRESSÃO 
A presença do elemento religioso no modo de 

construir, enfrentar e vivenciar o sofrimento mental 
foi observada por muitos pesquisadores. Esse é o caso 
tanto de estudos com contornos mais qualitativos e 
etnográficos, como com os mais bem quantitativos e 
epidemiológicos. Isso também é constatável tanto 
para os transtornos mentais mais leves, como 
ansiedade e depressão, como para os quadros graves, 
como nas psicoses (Dalgalarrondo, 2007). 

No que se refere a depressão, estudos mostram que 
a presença do elemento religioso pode ser o 
diferencial no tratamento e na superação dos 
sintomas. O Transtorno Depressivo segundo o DSM-5 
(APA, 2002) é caracterizado pela presença de humor 
triste, vazio, vazio ou irritável, acompanhado de 
alterações somáticas e cognitivas que afetam 
significativamente a capacidade de funcionamento do 
indivíduo. Nesse contexto, a religiosidade pode 
oferecer uma estrutura de sentido que ajuda o sujeito 
a reinterpretar seu sofrimento, atribuindo-lhe um 
propósito ou uma possibilidade de superação 
(Cabello, 2024). 

A fé pode funcionar como um fator protetor, 
atuando na regulação emocional e na diminuição de 
pensamentos negativos recorrentes, como culpa e 
autodepreciação, comuns no transtorno depressivo 
(Monteiro, 2021). As práticas religiosas podem 
oferecer um importante suporte emocional para 
indivíduos com depressão ao proporcionar um 
sentido de propósito, esperança e conexão 
transcendente, que ajudam a combater a 
desesperança e o vazio característicos do transtorno. 
Rituais como orações, meditações e cultos promovem 
a regulação emocional, reduzindo a ansiedade e os 
pensamentos negativos recorrentes por meio da fé em 
crenças reconfortantes (Lisboa, 2016). Assim, a 
seguinte hipótese foi estipulada: 

 
Hipótese 1: As práticas religiosas cristãs podem 
contribuir para a redução dos sintomas depressivos ao 
proporcionar conforto emocional e um senso de 
propósito e pertencimento. 

 

PRÁTICAS CRISTÃS E SEU PAPEL DE SUPORTE 
SOCIAL 

 
A participação em cultos, encontros, células, entre 

outros, pode fortalecer o vínculo grupal. Assim, os 
laços formados nesses ambientes coletivos 
proporcionam suporte emocional, validação, 
construção de identidade social e um senso de 
identidade compartilhada, fatores que são 
especialmente benéficos para indivíduos com 
depressão. Assim, tais práticas religiosas promovem 
rotinas e a sensação de pertencimento a algo maior, o 
que pode aliviar o isolamento social e a anedonia — 
sintomas comuns nos quadros depressivos (Afonso; 
Vieira-Silva; Abade, 2009). 

As comunidades religiosas cristãs não apenas 
oferecem um espaço físico para encontros, mas 
também promovem um ambiente onde valores como 
solidariedade, acolhimento e cuidado mútuo são 
fomentados e exercitados. Nessas interações, as 
pessoas encontram tanto apoio espiritual quanto 
conexões interpessoais relevantes, que atuam como 
uma rede de suporte social capaz de reduzir os efeitos 
da solidão e do isolamento (Stroppa; Moreira-
Almeida, 2008). Para indivíduos depressivos, esse tipo 
de rede pode funcionar como uma fonte constante de 
companhia, escuta e compreensão, contribuindo para 
diminuir a sensação de desconexão com o mundo à sua 
volta (Gomes; Ferraz, 2024). 

A experiência comunitária em um contexto 
religioso geralmente inclui atividades regulares, como 
encontros, eventos sociais e ações de voluntariado, 
que incentivam a participação ativa e o envolvimento 
em atividades coletivas. Essa rotina organizada ajuda 
o indivíduo a manter compromissos sociais e a 
desenvolver um senso de responsabilidade 
compartilhada, elementos que fortalecem a 
autoestima e o sentimento de utilidade (Bock et al., 
2022). Ademais, a presença de líderes espirituais e 
integrantes da comunidade que se preocupam 
verdadeiramente com o bem-estar dos participantes 
pode funcionar como um valioso recurso de suporte 
emocional, reforçando a resiliência e a habilidade para 
lidar com dificuldades (Dos Santos, 2025). 

Assim, a participação em comunidades religiosas 
cristãs vai além do culto espiritual e se estabelece 
como uma maneira eficaz de reforçar o apoio social. Ao 
fomentar laços afetivos e proporcionar oportunidades 
contínuas de interação e pertencimento, essas 
comunidades estabelecem um ambiente propício para 
diminuir os sentimentos de isolamento e solidão, 
oferecendo às pessoas com depressão um espaço de 
acolhimento e apoio que complementa, sem substituir, 
o tratamento clínico e psicológico (Dos Santos et al., 
2023). Dessa maneira, instaurou-se a seguinte 
hipótese: 

 



Revista Iguazu Science, v. 3, n. 8, dez. 2025 | Disponível em: https://iguazu.uniguacu.com.br 
 

87 

Hipótese 2: A participação em comunidades 
religiosas cristãs pode fortalecer o suporte social, 
reduzindo sentimentos de isolamento e solidão em 
indivíduos com depressão. 

 
PRÁTICAS CRISTÃS COMO FATOR DE PROTEÇÃO 
DA DEPRESSÃO 

 
De acordo com dados do Instituto Brasileiro de 

Geografia e Estatística (IBGE, 2020), comparando-se 
os anos de 2013 e 2019, houve no Brasil significativo 
aumento do número de indivíduos que reportaram 
diagnóstico de depressão por profissional de saúde 
mental. Em 2019, 10,2% das pessoas com 18 anos ou 
mais de idade referiram ter recebido tal diagnóstico, o 
equivalente a aproximadamente 16,3 milhões de 
pessoas. O percentual apresentou um aumento de 
34% em relação a 2013, quando havia 7,6% de 
pessoas em situação equivalente.  

Diante desse aumento de casos de depressão, os 
efeitos das práticas religiosas sobre tal transtorno vem 
sendo cada vez mais considerado como forma de 
obtenção de novas formas de tratamentos eficazes, 
rompendo com a ideia de que religião e ciência são 
práticas que se distanciam (Germer, Siegel, Fulton, 
2015). Assim, as práticas religiosas podem 
representar uma nova perspectiva no tratamento de 
sintomas depressivos a ser considerado pela medicina 
e pelas ciências psicológicas. 

Nesse cenário, as práticas cristãs ao proporcionar 
uma visão de mundo fundamentada na esperança, no 
propósito e na crença em um poder transcendente, a 
espiritualidade cristã pode ajudar a reinterpretação 
de experiências dolorosas e a encontrar sentido em 
circunstâncias desafiadoras (Nascimento, 2025). Esse 
processo de atribuição de significado, muitas vezes 
ligado à fé, está vinculado à diminuição da 
desesperança e ao aprimoramento da habilidade de 
lidar com emoções negativas (Zanata et al., 2021). 

A espiritualidade pode desencadear estratégias de 
enfrentamento adaptativas, que se manifestam na 
procura de apoio em Deus, na interpretação dos 
desafios como chances para o crescimento espiritual e 
na adoção de práticas de gratidão. Essas ações 
incentivam uma perspectiva mais positiva da vida e 
auxiliam na recuperação emocional (Dos Santos et al., 
2023). Dessa forma, a espiritualidade e a fé cristã 
podem ter um papel importante na promoção do bem-
estar quando incorporadas de maneira saudável à vida 
cotidiana do indivíduo, servindo como um 
complemento ao tratamento psicológico e psiquiátrico 
da depressão (Nascimento, 2025). Dessa forma, a 
seguinte hipótese foi estipulada: 

 
Hipótese 3: A espiritualidade e a fé cristã podem 
influenciar positivamente a regulação emocional, 
ajudando na superação da depressão. 

 

METODOLOGIA 
 
Participantes 
 A amostra foi de conveniência, composta por sete 

participantes frequentadores da Igreja Evangélica 
Verdade, em Medianeira-PR. O critério de inclusão 
adotado foi: ter mais de 18 anos, frequentar a igreja há 
mais de um ano e ter apresentado algum sintoma 
depressivo no último ano. 

A idade dos participantes variou entre 25 e 51 anos, 
com média aproximada de 41 anos. A distribuição 
etária indica que 71,4% encontram-se na faixa dos 30 
a 50 anos, enquanto 14,3% têm menos de 30 anos e 
14,3% possuem mais de 50 anos. Em relação ao 
gênero, a amostra é composta majoritariamente por 
mulheres (85,7%), enquanto 14,3% são do gênero 
masculino (Figura 1).  
 
Figura 1: Resumo do Perfil Sociodemográfico dos 
Participantes 

 
Fonte: Autoras (2025) 

 
Ademais, 100% dos participantes são casados. No 

que se refere a escolaridade, 42,8% dos entrevistados 
possuem nível médio completo, 28,6% têm ensino 
superior completo e 28,6% possuem pós-graduação. O 
perfil educacional evidencia um grupo com nível de 
instrução intermediário a elevado, o que pode 
influenciar na compreensão dos aspectos psicológicos 
da depressão. 

O tempo de frequência à igreja variou entre 5 e 27 
anos, com média aproximada de 14,7 anos. Quanto à 
frequência de participação em atividades religiosas, 
57,1% afirmaram participar semanalmente, 28,6% 
diariamente e 14,3% raramente. Estes dados indicam 
alto grau de engajamento religioso, representando um 
importante recurso simbólico e comunitário no 
enfrentamento da depressão. 

Já em relação ao tempo de diagnóstico variou entre 
2 e 15 anos, com média aproximada de 5,3 anos. 
Entretanto, apenas 14,3% dos participantes relataram 
fazer uso de medicação ansiolítica ou 
acompanhamento terapêutico. A maioria (85,7%) 
declarou não realizar tratamento psicológico ou 
psiquiátrico ativo, evidenciando possível lacuna entre 
diagnóstico e cuidado especializado contínuo. 



Revista Iguazu Science, v. 3, n. 8, dez. 2025 | Disponível em: https://iguazu.uniguacu.com.br 
 

88 

 
Instrumentos 
Foram utilizadas entrevistas semiestruturadas, 

compostas por perguntas abertas que abordavam os 
seguintes eixos: sintomas depressivos, práticas 
religiosas cristãs, percepção de apoio social e 
percepção de mudanças emocionais. As entrevistas 
foram agendadas previamente e realizadas em 
ambiente reservado, garantindo privacidade e 
conforto aos participantes. 

 
Coleta de Dados  
Inicialmente, a pesquisa foi submetida ao Comitê 

de Ética em Pesquisa, sendo aprovada pelo CAAE 
52195721.4.0000.5289. Os respondentes 
manifestaram sua concordância em participar da 
pesquisa mediante o preenchimento do Termo de 
Consentimento Livre e Esclarecido. Além disso, os 
respondentes foram informados sobre o caráter 
voluntário da pesquisa, e sobre o anonimato de suas 
respostas.  

Após aprovação pelo Comitê de Ética, as 
participantes foram contatadas de forma presencial 
durante visita na igreja. De forma inicial, foram dadas 
breves explicações sobre os objetivos da pesquisa, e 
em seguida iniciaram-se as entrevistas, que foram 
gravadas e transcritas para posterior análise. Uma vez 
finalizado tal procedimento, as informações dos 
respondentes foram arquivadas e passaram a compor 
o banco de dados da pesquisa.  

 
Procedimentos de Análise de Dados 
A Análise de Conteúdo de Bardin (2011) foi 

escolhida por permitir organizar e interpretar 
sistematicamente dados qualitativos obtidos em 
entrevistas semiestruturadas. Esse método possibilita 
identificar temas, padrões e categorias recorrentes 
nas falas dos participantes, conectando os dados 
empíricos aos objetivos da pesquisa e ao referencial 
teórico. É especialmente adequado para estudos que 
exploram experiências subjetivas, como a relação 
entre práticas religiosas e sintomas depressivos, pois 
fornece rigor metodológico sem perder a riqueza 
interpretativa do relato dos participantes. 

O processo de análise foi conduzido em três etapas: 
1. Pré-análise: Foram realizadas leituras 

flutuantes das transcrições das entrevistas, 
possibilitando uma primeira aproximação com o 
material e a organização dos dados. 

2. Exploração do material: As declarações dos 
participantes foram codificadas e categorizadas em 
unidades de significado. Nessa etapa, foram 
identificadas categorias temáticas ligadas à influência 
das práticas religiosas nos sintomas depressivos, tais 
como: sentimento de acolhimento, pertencimento a 
um grupo, vínculo social e conforto emocional. 

3. Tratamento e interpretação dos 
resultados: As categorias foram analisadas à luz do 

referencial teórico empregado no estudo, conectando 
os dados empíricos aos conceitos vinculados à relação 
das práticas religiosas com a depressão. 

A análise dos dados foi realizada de forma manual, 
utilizando marcações, esquemas e mapas conceituais 
para assegurar precisão e consistência na 
interpretação. Para exemplificar as categorias 
identificadas, foram destacados os trechos mais 
significativos dos discursos dos participantes. 

 

RESULTADOS E DISCUSSÃO 
 

Os resultados obtidos nesta pesquisa evidenciam 
uma relação significativa entre a religiosidade cristã e 
o enfrentamento da depressão, revelando que a fé 
exerce papel relevante na reconstrução do sentido de 
vida e na promoção de bem-estar emocional, além da 
atenuação de sintomas depressivos. As análises 
indicam que a vivência espiritual e a participação em 
comunidades de fé contribuem para a regulação 
emocional, fortalecimento de vínculos sociais e 
percepção positiva de si e do futuro.  

Além disso, os achados apontam para o valor 
simbólico e prático da espiritualidade como recurso 
de enfrentamento, revelando implicações importantes 
para o campo da saúde mental e para a integração 
entre psicologia e religiosidade. 

Assim, emergiram nove categorias centrais que 
expressam diferentes dimensões da relação entre 
religiosidade e saúde mental, que estão expostos a 
seguir: 

 
Práticas devocionais pessoais 
Todos os participantes relataram o uso de práticas 

devocionais, especialmente as relacionadas a oração, a 
leitura da Bíblia e o louvor, como ferramentas centrais 
no enfrentamento da depressão. Essas atividades 
foram descritas como momentos de reconexão interna 
e espiritual, capazes de restaurar a serenidade e a 
esperança. Para os entrevistados, orar diariamente ou 
ouvir louvores é uma forma de interromper 
pensamentos negativos, promover calma e reforçar o 
sentimento de que não estão sozinhos. 

Isso pode ser exemplificado pela fala de um dos 
entrevistados, em que afirma: “A oração diária é o que 
renova minhas forças e me mantém firme. Quando 
deixo de orar, percebo que fico mais vulnerável”. Outra 
acrescentou: “A leitura bíblica mudou a minha vida, 
restaurou minha identidade. Reconheço de quem eu 
sou filha, de Deus”. 

Assim, tais práticas funcionam como formas 
simbólicas de enfrentamento, permitindo que o 
indivíduo reinterprete o sofrimento dentro de uma 
lógica espiritual. A fé é vivida não apenas como crença, 
mas como um exercício cotidiano de autocuidado e 
esperança. 



Revista Iguazu Science, v. 3, n. 8, dez. 2025 | Disponível em: https://iguazu.uniguacu.com.br 
 

89 

Esses achados dialogam com estudos sobre coping 
religioso positivo, nos quais a oração é compreendida 
como estratégia de regulação emocional e 
reorganização cognitiva diante do sofrimento 
(Panzini; Bandeira, 2005). A prática devocional, ao 
oferecer um espaço simbólico de entrega e confiança, 
funciona como um mecanismo protetor contra 
ruminação e desesperança, aspectos centrais da 
sintomatologia depressiva. 

 
Participação em rituais e comunidade de fé 
A frequência em participações cultos, grupos de 

oração, campanhas e programas estruturados, 
emergiu como uma das práticas mais 
transformadoras. Vários entrevistados relataram 
melhora significativa após o envolvimento sistemático 
nessas atividades, associando o engajamento religioso 
ao fortalecimento emocional e ao sentimento de cura. 

Logo, alguns entrevistados destacaram que o 
pertencimento à igreja e aos grupos de oração oferece 
acolhimento e companhia emocional em momentos de 
crise, quando necessitam de mais acolhimento. Uma 
participante relatou: “Esses momentos em grupo me 
fazem sentir acolhida e lembrada de que não estou 
sozinha”. Outra completou: “Nos grupos da igreja um 
sempre precisa do outro. Lá sempre alguém se 
importa comigo”. 

O programa “30 semanas” foi especialmente citado 
como espaço terapêutico e de autoconhecimento. Tal 
programa consiste em uma jornada espiritual com 
duração de 30 semanas que utiliza ferramentas 
terapêuticas e bíblicas para guiar os participantes em 
um processo de transformação, baseado na ideia de 
uma conexão mais profunda e significativa com Deus. 
Dessa forma, os participantes relatam: “Foi em uma 
crise, pensando em me matar, que fui apresentado ao 
programa ‘30 semanas’, que salvou a minha vida”. E 
ainda: “O grupo ‘30 Semanas’ foi um divisor de águas. 
Lá encontrei pessoas que estavam passando por lutas 
parecidas e a gente se apoiava. Eu não me sentia mais 
sozinha”. A vivência em comunidade, portanto, 
aparece como fator de proteção emocional, 
fortalecendo o sentido de pertencimento e reduzindo 
o isolamento característico da depressão. 

O caráter estruturado dessas práticas permite 
continuidade, metas graduais e acompanhamento 
comunitário, funcionando como forma de continência 
emocional e comportamental. A literatura sobre 
religiosidade e saúde mental mostra que a 
participação regular em rituais e grupos espirituais 
aumenta a adesão a rotinas protetivas e reduz a 
sensação de isolamento (Cardoso, 2021). No presente 
estudo, essa experiência também reforçou a disciplina 
e o senso de pertencimento, favorecendo a 
estabilidade do humor. 

 
Suporte das lideranças religiosas 

Todos os participantes destacaram também a 
importância do acolhimento pastoral e da escuta 
compassiva de líderes religiosos durante o 
enfrentamento da depressão. As falas revelam que o 
simples ato de serem ouvidos, aconselhados e 
amparados espiritualmente produziu sentimentos de 
segurança, esperança e valorização pessoal. 

Isso fica evidente na fala dos entrevistados, como 
“Os líderes sempre estiveram disponíveis para 
conversar e orar. Foi importante sentir que alguém me 
ouvia e se importava de verdade” e “Passei por 
momentos muito difíceis e os pastores vinham na 
minha casa orar por mim. Eu me sentia acolhida, 
parecia que Deus estava me visitando através deles”. 
Isso demonstra que o acolhimento e a validação dada 
pelos líderes, foram fundamentais no processo de 
amparo e de sentimento de bem-estar. 

Na perspectiva psicológica, o líder religioso assume 
função semelhante à de uma figura de apego seguro, 
oferecendo validação emocional e reorganização 
narrativa (dos Anjos; Baltazar, 2020). Essa mediação 
favorece a reavaliação cognitiva dos eventos 
dolorosos, substituindo interpretações de culpa ou 
punição por leituras de crescimento e aprendizado. 
Assim, o suporte espiritual atua como forma de 
intervenção relacional que complementa, e por vezes 
antecede, o acesso a cuidados psicológicos formais (Da 
Cunha Silva, 2025). 

 
Pertencimento e laços comunitários 
O sentimento de pertencer a uma comunidade que 

acolhe, cuida e inclui foi recorrente em todas as 
entrevistas, sendo então interpretada como uma das 
dimensões mais fortes e recorrentes nas entrevistas. 
As igrejas foram descritas como espaços de refúgio 
emocional e convivência afetiva, nos quais os fiéis 
encontram não apenas apoio espiritual, mas também 
oportunidades de serviço e se sentirem úteis, como 
por exemplo, ao participar na cozinha ou na recepção 
dos cultos. 

Isso fica explícito na fala de um entrevistado, em 
que afirma: “Antes eu me isolava muito, mas quando 
comecei a frequentar os grupos da igreja, fui acolhida. 
As pessoas me abraçaram, me chamaram pelo nome, e 
isso mudou tudo”. Outro entrevistado afirma que “Na 
igreja eu me sinto em família, protegido, cercado de 
pessoas que se importam comigo. Lá, eu sou ouvido e 
posso ser eu mesmo”. 

Esse engajamento promoveu a reconstrução da 
autoestima e a superação do isolamento, sintomas 
típicos da depressão. Em termos teóricos, pode-se 
associar essa experiência ao conceito de suporte social 
percebido, um dos mais robustos preditores de bem-
estar psicológico (Zanatta et al., 2021). O sentimento 
de ser útil e reconhecido também se alinha à noção de 
ativação comportamental, componente essencial na 
terapia cognitivo-comportamental para depressão 
(Carneiro; Mendonça, 2021). 



Revista Iguazu Science, v. 3, n. 8, dez. 2025 | Disponível em: https://iguazu.uniguacu.com.br 
 

90 

 
Regulação emocional pela fé 
As falas revelam que a espiritualidade funciona 

como um sistema interno de autorregulação 
emocional. Termos como “paz”, “renovação”, “leveza” 
e “esperança” foram repetidos com frequência. Muitos 
participantes afirmaram que, diante de pensamentos 
negativos, recorrem à oração ou ao louvor como forma 
de redirecionar a mente e neutralizar emoções 
disfuncionais. 

Além disso, a fé se mostrou um mediador eficaz na 
regulação emocional. “Quando me recolho em oração, 
meu mundo interno volta a ter paz”, disse uma 
participante. Outro complementou: “Quando aparece 
um pensamento negativo, faço uma oração e ele vai 
embora”. Esses relatos evidenciam que as práticas 
espirituais funcionam como estratégias de 
enfrentamento emocional, permitindo reorganizar a 
experiência interna e lidar com a angústia de forma 
construtiva. 

Esse processo é compatível com o modelo de 
regulação cognitiva da emoção (Ferreira, 2020), no 
qual a fé atua como uma reinterpretação positiva da 
experiência dolorosa. A espiritualidade oferece 
narrativas que dão sentido ao sofrimento e ao mesmo 
tempo modulam estados afetivos, reduzindo 
ansiedade e desesperança, que por sua vez, são 
elementos centrais do transtorno depressivo. 

 
Significado e propósito existencial 
A religiosidade também aparece como fonte de 

reconstrução identitária e propósito de vida. Os 
entrevistados relataram sentir-se renovados, mais 
úteis e motivados a ajudar outras pessoas. Para alguns, 
a fé representou a recuperação de um senso de missão, 
interpretando a própria dor como oportunidade de 
transformação. 

A fé também se manifesta como uma importante 
ferramenta para o processo de ressignificação do 
sofrimento. Muitos relataram que, ao interpretar suas 
dores à luz da fé, encontraram propósito e coragem 
para seguir. Um dos participantes, disse: “Saber que 
Deus tem planos pra minha vida me faz seguir em 
frente, mesmo quando as coisas não estão bem”. Outro 
afirmou: “Minha fé me levou ao propósito de pregar a 
palavra de Deus, a que me salvou”. 

De acordo com de Sordi (2024), a perda de sentido 
é uma das principais causas do sofrimento psíquico. 
Assim, encontrar propósito espiritual oferece ao 
indivíduo uma estrutura de significado que restaura a 
coerência narrativa e o engajamento com a vida, 
mecanismos esses essenciais na para lidar com 
sintomas depressivos. 

 
Perdão e reconciliação 
O tema do perdão emergiu como elemento 

importante na mudança emocional e espiritual de 
parte dos entrevistados. Tais práticas foram 

associadas à sensação de alívio, leveza e paz. O perdão, 
nesse contexto, não se restringe ao campo moral, mas 
representa uma reconfiguração afetiva, que libera o 
indivíduo de sentimentos de culpa, raiva e 
ressentimento. 

Assim, o perdão foi citado como um marco de 
transformação. “Percebi que precisava perdoar e pedir 
perdão”, relatou uma entrevistada. Outra 
complementou: “O perdão me ajudou na minha cura. 
Quando entendi que devo perdoar para ter paz, minha 
vida começou a mudar”. O perdão, portanto, emerge 
como prática espiritual e psicológica que liberta o 
indivíduo de sentimentos de culpa e ressentimento, 
favorecendo o sentimento de bem-estar emocional. 

Do ponto de vista clínico, o perdão pode ser 
compreendido como estratégia de reconciliação 
intrapsíquica que reduz a autocrítica e amplia a 
compaixão consigo e com o outro, diminuindo fatores 
de vulnerabilidade à depressão (De Jesus Lopes et al., 
2025). Assim, o perdão surge como prática espiritual 
com potente valor terapêutico. 

 
Referências bíblicas e teológicas 
As Escrituras apareceram como ferramenta 

cognitiva e emocional de enfrentamento. Passagens 
como “As misericórdias do Senhor se renovam a cada 
manhã” (Lm 3:22-23) e “Não andeis ansiosos por coisa 
alguma” (Fp 4:6–7) foram citadas como fundamentos 
para manter a calma e a esperança. Esses textos 
funcionam como ancoragens simbólicas, orientando 
pensamentos e comportamentos diante da dor. 

Essa forma de coping religioso pode ser 
interpretada como reavaliação cognitiva mediada por 
crença, na qual a mensagem bíblica substitui 
interpretações catastróficas por expectativas de 
renovação (Panzini; Bandeira, 2005). A força da 
linguagem sagrada amplia o impacto emocional 
positivo dessas reinterpretações, reforçando o 
circuito de fé e bem-estar. 

 
Efeitos percebidos nos sintomas depressivos 
Os relatos apontam para melhora perceptível no 

humor, na esperança e na capacidade funcional após a 
inserção em práticas religiosas. Expressões como “saio 
mais leve”, “me sinto curada” e “minha fé me salvou” 
traduzem uma experiência subjetiva de 
transformação e superação. Em alguns casos, a 
religiosidade foi citada como fator decisivo na 
prevenção de tentativas de suicídio, destacando seu 
papel protetivo em crises graves. 

Do ponto de vista teórico, a melhora percebida 
resulta da convergência de fatores psicossociais e 
espirituais: suporte social, reavaliação cognitiva, 
regulação emocional e sentido existencial. Tais 
elementos interagem de modo sinérgico, configurando 
a religiosidade como um sistema complexo de 
autocuidado que atua tanto nos planos psicológico 
quanto espiritual. 



Revista Iguazu Science, v. 3, n. 8, dez. 2025 | Disponível em: https://iguazu.uniguacu.com.br 
 

91 

A análise geral indica que a religião e a 
espiritualidade não são apenas dimensões simbólicas, 
mas componentes estruturais de saúde mental e 
resiliência. Os fiéis entrevistados encontram na fé não 
uma fuga da realidade, mas uma forma de se lidar com 
os sintomas depressivos com esperança, significado e 
propósito. 

 

CONCLUSÕES 
 
De modo geral, as entrevistas revelam que a fé em 

pessoas com sintomas depressivos não atua 
isoladamente, mas em três níveis interdependentes. O 
primeiro se dá pelo nível individual, promovido pela 
prática da oração, e reflexão pessoal. O segundo dá-se 
pelo envolvimento comunitário que proporciona 
suporte e sentimento de pertencimento. E por fim, o 
nível estrutural, que se refere a maneira pela qual o 
tempo e os rituais são organizados e que sustentam o 
engajamento grupal. 

Essa combinação promove estabilidade emocional, 
integração social e fortalecimento da esperança. Tais 
elementos são reconhecidamente protetores contra a 
depressão. Ao mesmo tempo, a espiritualidade fornece 
uma linguagem simbólica de cura, que legitima o 
sofrimento sem reduzi-lo à patologia, permitindo ao 
sujeito ressignificar sua dor e reconstituir sua 
identidade. 

Assim, a análise das narrativas confirma que as 
práticas religiosas desempenham papel relevante na 
promoção da saúde mental, atuando como mediadoras 
entre o sofrimento e a reconstrução de sentido. A 
religiosidade, longe de ser mero consolo, constitui um 
recurso psicossocial ativo, que combina afeto, crença e 
comunidade para favorecer o equilíbrio emocional. 
Contudo, ressalta-se que tais práticas não substituem 
o acompanhamento clínico e psicoterápico. Ao 
contrário, podem se tornar aliadas complementares 
no cuidado integral, integrando dimensões espirituais, 
emocionais e sociais. Dessa forma, o presente estudo 
responde positivamente a todas as hipóteses citadas. 

Entretanto, o estudo possui algumas lacunas, como 
a amostra ser totalmente composta por pessoas que 
praticam a mesma religião (evangélica) na mesma 
Igreja (Igreja Verdade), o que impede a generalização 
dos resultados para outros grupos religiosos e para 
outras Igrejas e/ou Templos, e ainda trata os sintomas 
como percebidos, ou seja, o próprio entrevistado deve 
dar pistas de como se sente, o que pode variar de 
pessoa para pessoa. O uso de instrumento de 
autorrelato também pode criar o efeito de 
desejabilidade social e ainda o efeito halo, no que se 
refere aos líderes e aos programas. 

Portanto, como forma de minimizar o viés, sugere-
se que pesquisas futuras realizem um estudo 
longitudinal, como por exemplo, antes e depois da 
participação do programa de 30 semanas. Além disso, 

expandir a amostra para outras religiões cristãs e 
outras Igrejas/Templos, e criar um efeito 
comparativo. E por fim, sugere-se o uso de outros 
instrumentos, como escalas e testes, como forma de se 
obter mais dados sobre os constructos. 

 

REFERÊNCIAS 
 
AFONSO, M. L. M.; VIEIRA-SILVA, M.; ABADE, F. L. O 

processo grupal e a educação de jovens e adultos. 
Psicologia em estudo, v. 14, p. 707-715, 2009. 
Acesso em 10 jun 2025. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/pe/a/tYrX6ZxttLBcsYNZ
H8WwhtS/?lang=pt 

 
AMERICAN PSYCHIATRIC ASSOCIATION. Manual 

diagnóstico e estatístico de transtornos 
mentais: DSM-5-TR. 5. ed. rev. e ampl. 
Washington: American Psychiatric Association, 
2022. p. 177. Acesso em: 07 jun. 2025. 

 
ANDERSON, James W. et al. Faith and medicine: the 

relationship between religion and health. 
Postgraduate Medicine, Philadelphia, v. 128, n. 7, 
p. 635–641,  2016. Disponível em: 
https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/27452045/. 
Acesso em: 09 jun. 2025. 

 
BARDIN, L. Análise de conteúdo. Tradução de Luís 

Antero Reto, Augusto Pinheiro. São Paulo: Edições 
70, 2011.  

 
BERNARDI, Clacir José; CASTILHO, Maria Augusta de. 

A religiosidade como elemento do 
desenvolvimento humano. Interações (Campo 
Grande), v. 17, n. 4, out./dez. 2016. Disponível 
em: 
https://www.scielo.br/j/inter/a/5D44rZBWRJ5d
8YCpX4GP83H/. Acesso em: 07 jun. 2025. 

 
BRASIL. Ministério da Mulher, da Família e dos 

Direitos Humanos. Fatos e Números: Saúde 
Mental. Boletim Fatos e Números, Brasília, v. 1, 
2022. Fonte: Elaborado a partir de tabelas da 
PNS/IBGE. Disponível em: 
https://www.gov.br/mdh/pt-br/navegue-por-
temas/observatorio-nacional-da-familia/fatos-e-
numeros/5.SADEMENTAL28.12.22.pdf. Acesso 
em: 09 jun. 2025. 

 
CABELLO, C. F. Manifestações artísticas: Culturas e 

sociedades. Editora Senac São Paulo, 2024.  
 
CARDOSO, Leonardo Mendes. O isolamento social e a 

busca da pureza: fé e razão. Estudos Bíblicos, v. 
37, n. 143, p. 12-24, 2021. Disponível em: 
https://revista.abib.org.br/EB/article/view/7.  



Revista Iguazu Science, v. 3, n. 8, dez. 2025 | Disponível em: https://iguazu.uniguacu.com.br 
 

92 

 
CARNEIRO, Bruno Kfuri; MENDONÇA, Marcos 

Antonio. Buscando Ajuda. Revista de Saúde, v. 12, 
n. 1, p. 07-11, 2021. Disponível em: 
https://doi.org/10.21727/rs.v12i1.2332  

 
DA CUNHA SILVA, Teresinha Moreira. Do sofrimento 

ao encontro: a espiritualidade como 
fundamento da resiliência juvenil à luz de 
martin buber. Aracê, v. 7, n. 7, p. 35708-35721, 
2025. Disponível em: 
https://doi.org/10.56238/arev7n7-032  

 
DALGALARRONDO, P. Estudos sobre religião e saúde 

mental no Brasil: histórico e perspectivas atuais. 
Revista de Psiquiatria Clínica, São Paulo, v. 34, n. 
1, p. 25–33, 2007. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/epsic/a/w3hnsrp3wzVc
RPL3DkCzXKr/?format=pdf&lang=pt. Acesso em: 
07 jun. 2025. 

 
DA SILVA, E. M.. Enfermagem: ciência e 

espiritualidade ao cuidar. Revista Ibero-
Americana de Humanidades, Ciências e 
Educação, v. 9, n. 9, p. 308-321, 2023. Acesso em: 
10 jun 2025. Disponível em: 
https://doi.org/10.51891/rease.v9i9.11143  

 
DE JESUS LOPES, Bruna et al. Perdão: uma 

explicação a partir das atitudes religiosas. 
Boletim de Conjuntura (BOCA), v. 22, n. 65, p. 247-
267, 2025. Disponível em: 
https://revista.ioles.com.br/boca/index.php/revis
ta/article/view/7186.  

 
DE SORDI, Gregório. A Tristeza é a Saída da 

Depressão. Editora Appris, 2024.  
 
DOS ANJOS, Ricardo Baracho; BALTAZAR, José 

Antônio. As alterações do comportamento e o 
suporte para uma vida melhor através da crença 
religiosa. Revista Terra & Cultura: Cadernos de 
Ensino e Pesquisa, v. 20, n. 39, p. 114-125, 2020. 
Disponível em: 
http://periodicos.unifil.br/index.php/Revistateste
/article/view/1315/1203  

 
FERNANDES, Y. Luto em tempos de pandemia: 

aspectos psicológicos e terminalidade da vida 
sob uma visão psicodinâmica. Dissertação de 
mestrado em Psicologia do Desenvolvimento e 
Aprendizagem. Universidade Estadual Paulista – 
Unesp.  2023.  

 
FERREIRA, Walison José. Regulação emocional em 

terapia cognitivo comportamental. Pretextos-
Revista da Graduação em Psicologia da PUC 
Minas, v. 5, n. 9, p. 618-630, 2020. Disponível em: 

https://periodicos.pucminas.br/pretextos/article
/view/24411.  

 
FREUD, S. O futuro de uma ilusão. In S. Freud, 

Edição standard brasileira das obras psicológicas 
completas de Sigmund Freud Vol. 21,  (1976). Rio 
de Janeiro: Imago.  

 
GERMER, C. K.; SIEGEL, R. D.; FULTON, P. R. 

Mindfulness e psicoterapia. Artmed Editora, 
2015. 

  
IBGE – INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E 

ESTATÍSTICA. Pesquisa Nacional de Saúde: 
Percepção do estado de saúde, estilos de vida e 
doenças crônicas, 2020.Disponível em: 
https://www.ibge.gov.br/estatisticas/sociais/sau
de/29540-2013-pesquisa-nacional-
desaude.html?edicao=9161&t=resultados. Acesso 
em: 07 jun. 2025. 

 
IBGE – INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E 

ESTATÍSTICA. Pesquisa Nacional de Saúde 2019: 
Percepção do estado de saúde, estilos de vida, 
doenças crônicas e saúde bucal. Disponível em: 
https://www.ibge.gov.br/estatisticas/sociais/sau
de/9160-pesquisa-nacional-
desaude.html?edicao=29270&t=resultados. 
Acesso em: 07 jun. 2025. 

 
JUNG, Carl Gustav. Psicologia e religião. Tradução: 

Pe. Dom Mateus Ramalho Rocha; revisão 
técnica: Dora Ferreira da Silva. Petrópolis: Vozes, 
1978. (Obras completas de C. G. Jung; v. 11/1). 
Acesso em: 07 jun. 2025. 

 
LEUNG, Judy; LI, Kin-Kit. Faith-based spiritual 

intervention for persons with depression: 
preliminary evidence from a pilot study. 
Depression Research and Treatment, v. 2016, p. 
1–10, 2016. Disponível em: 
https://pmc.ncbi.nlm.nih.gov/articles/PMC10418
714/. Acesso em: 09 jun. 2025. 

 
LIMA, Adriano Sousa. Pluralidade cultural e religiosa 

no Brasil: um olhar pentecostal. REFLEXUS-
Revista Semestral de Teologia e Ciências das 
Religiões, v. 13, n. 21, p. 221-254, 2019. Acesso 
em: 10 jun 225. Disponível em  
https://doi.org/10.20890/reflexus.v13i21.749  

 
LISBOA, Silvia. Cura Espiritual–Uma Investigação. 

Super Interessante, 2016.  
 
MARTINS, D. A. et al. Religiosity and mental health as 

aspects of comprehensiveness in care. Revista 
Brasileira de Enfermagem, Brasília, v. 75, n. 1, 
e20201011, 2022. Disponível em: 



Revista Iguazu Science, v. 3, n. 8, dez. 2025 | Disponível em: https://iguazu.uniguacu.com.br 
 

93 

https://doi.org/10.1590/0034-7167-2020-1011. 
Acesso em: 07 jun. 2025. 

 
MATIAS, H.; SANTANA, L. H. A. Crenças sobre a 

relação entre Religião e Ciência e sua associação 
com uma imagem da ciência. Ciência & Educação, 
v. 30, 2024. Acesso em: 10 jun 2025. Disponível 
em: https://doi.org/10.1590/1516-
731320240056  

 
MONTEIRO, Marinilda Magave. Ensino religioso, 

suicídio e Adolescência: Um estudo no 
ambiente escolar em Macapá. Dissertação de 
Mestrado em Ciências das religiões. Faculdade 
Unida de Vitoria. 2021. 

 
MOREIRA-ALMEIDA, A. Espiritualidade e saúde 

mental: o desafio de reconhecer e integrar a 
espiritualidade no cuidado com nossos 
pacientes. Zen Review, p. 1–6, 2009. Disponível 
em: 
http://www.espiritualidades.com.br/Artigos/M_a
utores/MOREIRA-ALMEIDA_. Acesso em: 07 jun. 
2025. 

 

Organização Mundial da Saúde (OMS). Constituição 
da Organização Mundial da Saúde, 1946. 
Disponível em:  
https://www.who.int/about/governance/constitu
tion 

 
PANZINI, Raquel Gehrke; BANDEIRA, Denise Ruschel. 

Escala de coping religioso-espiritual (Escala CRE): 
elaboração e validação de construto. Psicologia 
em estudo, v. 10, p. 507-516, 2005. Disponível 
em: 
https://pucrs.emnuvens.com.br/revistapsico/arti
cle/view/15820  

 
STROPPA, André; MOREIRA-ALMEIDA, Alexander. 

Religiosidade e saúde. Saúde e espiritualidade: 
uma nova visão da medicina. Belo Horizonte: 
Inede, p. 427-443, 2008.  

 
ZANATTA, Cleia et al. Bem-estar psicológico e 

percepção de suporte social: uma análise sobre 
idosos e a pandemia covid 19. Revista Valore, v. 
6, p. 120-135, 2021. 
https://doi.org/10.22408/reva6020211024120-
135 

 
 

  


